
Designer l’enseignement, Enseigner le Design 
Deed N°2- Devenir Culturel, Design et Stratégies Créatives 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33 

 
45 

DEED N°2- Article scientifique complet 
www.design-in-deed.com 

 
            

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33
http://www.design-in-deed.com/


Designer l’enseignement, Enseigner le Design 
Deed N°2- Devenir Culturel, Design et Stratégies Créatives 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33 

 
46 

DEED N°2- Article scientifique complet 
www.design-in-deed.com 

 

 
 

 

 

 

Dans les Marges des Industries Créatives 
 

 

 

 
At the Margins of the Creative Industries 

 
 

Gérard Pelé, Professeur Émérite des Universités, Institut ACTE, école des Arts de la 
Sorbonne- France. gerardpele@gmail.com 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

  

  

Cet article est soumis à une licence Creative 

Commons. Creative Commons Attribution 4.0 

International License. 

Article 3 
Designer l’enseignement, Enseigner le Design 

Devenir Culturel, Design et Stratégies Créatives 
https://doi.org/10.71585/deed.i2.33 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33
http://www.design-in-deed.com/
mailto:gerardpele@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.71585/deed.i2.33


Designer l’enseignement, Enseigner le Design 
Deed N°2- Devenir Culturel, Design et Stratégies Créatives 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33 

 
47 

DEED N°2- Article scientifique complet 
www.design-in-deed.com 

Dans les Marges des Industries Créatives 
At the Margins of the Creative Industries 

 
Gérard Pelé, Professeur Émérite des Universités, Institut ACTE, école des Arts de la Sorbonne- 

France. gerardpele@gmail.com 
 

 
Résumé  
Cet article analyse les conditions de possibilité de la création artistique dans le contexte des 
industries culturelles et créatives (ICC) en interrogeant les rapports entre idée, matière et technique. Partant 
du décalage entre les conceptions philosophiques classiques de la création et les pratiques artistiques 
contemporaines, l’étude met en évidence les limites de la définition platonicienne de l’œuvre comme 
matérialisation d’une idée. À travers l’examen du ready-made À bruit secret de Marcel Duchamp, l’article 
montre que la création peut procéder non d’une intention préexistante, mais d’une reconfiguration de la 
matière, proche du bricolage tel que décrit par Lévi-Strauss. Cette œuvre, fondée sur le secret et 
l’indétermination, illustre la fétichisation et la frustration qui structurent certaines expériences artistiques. 
Entre visions émancipatrices et approches soulignant son autonomie ainsi que son pouvoir normatif, la 
technique apparaît comme un facteur de standardisation culturelle et de fragilisation de l’agentivité 
humaine. Face à cette tendance, l’article défend la nécessité de dispositifs localisés et de démarches de co-
création capables d’échapper aux logiques universalistes et récupérables des technologies dominantes. 
L’installation sonore Ombilic de François Bonnet est ensuite étudiée comme une « machine désirante » 
produisant une frustration perceptive liée à l’évanescence du son. Elle se distingue toutefois de celle de 
Duchamp en mettant en œuvre un processus de rematérialisation de l’idée qu’elle suggère. Ces deux œuvres 
ont toutefois en commun de résister aux cadres esthétiques et technologiques institués en ouvrant des 
espaces où l’indétermination, le manque et le trouble deviennent des moteurs d’expérience et de pensée. 
Elles soulignent ainsi que la création artistique peut conserver sa pertinence tout en se situant en marge 
des systèmes de production et de rationalisation propres aux ICC. 
 
Mots-clés : ICC, Ready-made, Fétichisation, Technique, Désir, Co-création 
 
Abstract 
This article analyzes the conditions of possibility for artistic creation within the context of the cultural and 
creative industries (CCI) by examining the relationships between idea, matter, and technique. Starting from 
the gap between classical philosophical conceptions of creation and contemporary artistic practices, the 
study highlights the limits of the Platonic definition of the artwork as the materialization of an idea. 
Through an examination of Marcel Duchamp’s ready-made À bruit secret, the article shows that creation 
may arise not from a preexisting intention, but from a reconfiguration of matter, akin to the form of 
bricolage described by Lévi-Strauss. This work, grounded in secrecy and indeterminacy, illustrates the 
fetishization and frustration that structure certain artistic experiences.Between emancipatory visions and 
approaches emphasizing its autonomy and normative power, technique appears as a factor of cultural 
standardization and a source of weakened human agency. In response to this trend, the article argues for 
the necessity of localized dispositifs and co-creation approaches capable of escaping the universalist and 
easily recoverable logics of dominant technologies. François Bonnet’s sound installation Ombilic is then 
examined as a “desiring machine” producing perceptual frustration linked to the evanescence of sound. It 
differs, however, from Duchamp’s work by implementing a process of re-materializing the idea it suggests. 
Both works nevertheless share the capacity to resist established aesthetic and technological frameworks, 
opening spaces where indeterminacy, lack, and disturbance become engines of experience and thought. 
They thus demonstrate that artistic creation can maintain its relevance while positioning itself at the 
margins of the production and rationalization systems characteristic of CCIs. 
Keywords: CCI, Ready-made, Fetishization, Technique, Desire, Co-creation 

Cet article est soumis à une licence Creative 
Commons. Creative Commons Attribution 4.0 
International License. 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33
http://www.design-in-deed.com/
mailto:gerardpele@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0009-0007-0103-6709


Designer l’enseignement, Enseigner le Design 
Deed N°2- Devenir Culturel, Design et Stratégies Créatives 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33 

 
48 

DEED N°2- Article scientifique complet 
www.design-in-deed.com 

De l’Idée à l’Objet… et Vice Versa 

Les industries culturelles et créatives (ICC) constituent le milieu dans lequel la majorité des 
« créateurs » évoluent, sachant que le terme « création » est utilisé pour signifier des actions parfois 
bien différentes, et dans plusieurs domaines. Cependant, pour ce qui concerne celui de la culture 

on peut retenir qu’il désigne l’acte par lequel on amène « quelque chose » qui sera reconnu comme 

« produit culturel » à l’existence ou, plus spécifiquement, l’acte par lequel un artiste produit une 

œuvre. Or la notion d’œuvre renvoie à la poíēsis qui désigne également la « fabrication » et la 
« création », si bien que, dans ce jeu de renvois, on voit qu’il est difficile de caractériser de manière 

stable la création et qu’il faut par conséquent spécifier dans quel sens on l’emploie. Par exemple, 
Platon la définissait comme « la cause qui, quelle que soit la chose considérée, fait passer celle-ci 

du non-être à l’être » (Le Banquet, 205 b). En 1937, Paul Valéry a proposé l’emploi du terme 
« poïétique » dans sa Première leçon du cours de poétique au Collège de France (Œuvre, tome 3) 

pour lancer l’idée d’une étude des processus de création, et René Passeron s’en est emparé pour 

définir les contours d’une « science des conduites créatives » (Pour une philosophie de la création, 1989), 

ce qui lui permettait de s’inscrire dans le large domaine de l’esthétique, entendue comme « science 

des sensations » et comme l’ensemble des critères de classification des œuvres, tout en replaçant le 
« créateur » au centre du processus de leur instauration. 

Il semblerait alors que tous les rôles soient bien distribués : l’art serait conçu comme matérialisation 

d’une idée, l’acte de création lui-même pourrait être analysé par la poïétique (processus) et son œuvre 

par l’esthétique (classification). Cependant, l’origine de l’idée elle-même (résolue par Platon dans le 

Ménon avec la théorie de la réminiscence qui lui permet de démontrer en même temps l’immortalité 

de l’âme et l’existence de réalités intelligibles) reste énigmatique. En tout cas, un matérialiste 

doutera qu’il existe un « ciel des idées », et Marcel Duchamp a exemplairement incarné cette 

position dans plusieurs de ses œuvres « ready-made ». C’est le cas d’un ready-made « simple » (Fontaine), 

mais aussi d’un ready-made « aidé », par exemple À bruit secret (With Hidden Noise) ainsi décrit par lui-
même : 

Une pelote de ficelle entre deux plaques de cuivre réunies par quatre longs boulons. À l’intérieur de 
la pelote de ficelle, Walter Arensberg ajouta secrètement un petit objet qui produit un bruit quand 
on le secoue. Et à ce jour je ne sais ce dont il s’agit, pas plus que personne d’ailleurs.  
Sur les plaques de cuivre, j’inscrivis trois courtes phrases dans lesquelles des lettres manquaient çà et 
là comme une enseigne au néon lorsqu’une lettre n’est pas allumée et rend le mot inintelligible 
(Marcel Duchamp, Duchamp du signe - Écrits). 

L’exemplaire du Centre Pompidou (acquis en 1986) réalisé en 1964 sous la direction de Marcel 
Duchamp par la Galerie Schwarz à Milan constitue la troisième version de la pièce originale (faite 

à New York en 1916 et conservé au Philadelphia Museum of Art). C’est un objet de taille modeste 
(12,7 x 15,2 x 15 cm) qui comporte les inscriptions suivantes, respectivement sur les plaques 
supérieure et inférieure : 

: supérieure Plaque 

blanche] peinture la à [inscription 
>– AIN BAR. S.ARP U TE. >/– O.SQUE HEA.,. F.NE. / >– LONGSEA CAR.E . .IR. 

l’artiste] de main la [de 
Rrose / Ex. / 1964 Duchamp Marcel 

gravée] [inscription 
MILAN SCHWARZ, GALERIE ÉDITION / 1916 SECRET, BRUIT À 

: inférieure Plaque 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33
http://www.design-in-deed.com/


Designer l’enseignement, Enseigner le Design 
Deed N°2- Devenir Culturel, Design et Stratégies Créatives 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33 

 
49 

DEED N°2- Article scientifique complet 
www.design-in-deed.com 

blanche] peinture la à [inscription 
COR.ESPONDS HOW.V.R. AS / D.ESERT.EURNIS.ENT LE / DEBARRASSE. .ECIDES P.G. 

Il est difficile, devant une telle œuvre, de défendre encore la formule platonicienne de la création 

comme matérialisation d’une idée car, même si divers objets sont assemblés, même si les plaques ont 

reçu des inscriptions peintes ou gravées, tous ces objets préexistent et n’ont été que peu ou pas 

façonnés. On pourrait alors l’envisager selon la manière dont Claude Lévi-Strauss avait décrit 
certaines pratiques artistiques, en position « intermédiaire » entre celles des savants et des 

bricoleurs : « l’artiste tient à la fois du savant et du bricoleur » (La pensée sauvage, 1962). En tant que 
« savant » il se servirait des mêmes disciplines que les scientifiques et, en tant que bricoleur, il 

instaurerait un dialogue avec la matière et les moyens d’exécution qui le rapprocherait de la pensée 
mythique ou magique. Dans le cas de Marcel Duchamp, il apparaît clairement que, sur la ligne qui 

relie ces deux pôles, il s’est rapproché de celui du bricoleur avec ses ready-mades, créant une sorte 
de mythe avec le concours du collectionneur Walter Arensberg qui était passionné d’écritures 

cryptées (ce qui a influencé les inscriptions) et qui a déposé le petit objet à l’intérieur de la pelote. 

Tout opposé à la démarche du savant, et surtout de l’ingénieur dont la vocation est de transformer 
le monde, Marcel Duchamp se borne à « constater » son état en prélevant ses objets. Son ready-

made n’est plus la matérialisation d’une idée mais, à l’inverse, une idéalisation de la matière. À bruit secret 
agit comme un récit, comme un mythe. 

Marcel Duchamp n’a pas besoin d’avoir une « idée » au sens de Platon. Il n’a besoin, comme tout 

bricoleur, que de collecter des objets qui se présentent à lui parce qu’ils sont déjà là : « ça peut 

servir ». Pas d’idée, pas d’intention préalable si ce n’est d’être en éveil, prêt à repérer quelque signe 

mystérieux et à saisir cette opportunité (kairos) pour s’en emparer, ce qui fait penser au phénomène 

de « hasard objectif » d’André Breton. Pas d’esquisse non plus : les composants du ready-made 

« aidé » paraissent assemblés comme s’il ne pouvait pas en être autrement, alors qu’une pelote de 

ficelle n’a a priori rien à faire dans cet emploi, coincée entre deux plaques de cuivre. Cela fait penser 

à ce passage des Chants de Maldoror : « [beau (il s’agit du jeune Mervyn que Maldoror mettra à mort) 

comme] la rencontre fortuite sur une table de dissection d’une machine à coudre et d’un 
parapluie ! » (Lautréamont, Chant VI, strophe 1, 1869). Ce texte sera revendiqué par les surréalistes 
comme une matrice de leur propre « écriture automatique » qui était une application du principe 

de « l’association libre »… de même que le non-conformisme de Marcel Duchamp, bien qu’il ne 
fût jamais membre de leur groupe, étant farouchement attaché à sa complète liberté. Par ailleurs, 

À bruit secret a été conçu comme un fétiche, comme un grigri. Mais au-delà du fait qu’il appartient 

au « monde de l’art » et a acquis, de ce fait, une « valeur d’échange », ce qu’il suggère c’est qu’il 

possède d’abord une « valeur d’usage » car il aurait aussi bien pu être cet objet irremplaçable, 
« intransposable » (cf. Georges Bataille), dont tout un chacun se serait servi comme presse papier. 

Mais ce ne fut pas le cas puisqu’il a été mis au musée, ce qui n’empêche pas qu’il puisse être 

« fétichisé » par les amateurs d’art, notamment parce qu’il se dérobe à la vérification de ce qui est 
affirmé dans le texte de Marcel Duchamp (le bruit que le « petit objet » est censé produire quand 

on le secoue) car il n’est pas d’usage que les visiteurs d’une exposition puissent manipuler les 

œuvres à leur convenance. Ainsi, il leur transfère le secret qu’il prétend s’être imposé à lui-même. 

Il les rend dépositaires de cette énigme dont les fétichistes reconnaîtront la puissance d’agir 

(magique), tandis que d’autres s’en agaceront : ainsi, les ready-mades de Marcel Duchamp peuvent 
provoquer une envie de transgression, se limitant le plus souvent à la sphère verbale ou aux écrits… 
Mais pas toujours, notamment avec Fontaine qui est exposée habituellement sans précaution 

particulière : par exemple, lors de l’exposition Dada au Centre Pompidou (5 octobre 2005 - 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33
http://www.design-in-deed.com/


Designer l’enseignement, Enseigner le Design 
Deed N°2- Devenir Culturel, Design et Stratégies Créatives 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33 

 
50 

DEED N°2- Article scientifique complet 
www.design-in-deed.com 

5 janvier 2006) au cours de laquelle l’artiste post-dada Pierre Pinoncelli (récidiviste puisqu’il avait 

déjà « visé » l’urinoir en lui restituant sa fonction lors d’une exposition à Nîmes en 1993) a fait une 

entaille à l’aide d’un petit marteau de sculpteur et a apposé le mot « dada » à côté de la signature 

« R. Mutt ». Lors du procès qui a suivi, en février 2007, Pierre Pinoncelli s’est défendu de tout 
vandalisme en prétendant restituer à cet objet ses vertus de provocation que le fétichisme de la 

« valeur d’échange » de l’art contemporain aurait sapée. 

Techno Mania 

Les industries culturelles et créatives reposent sur le développement de techniques et l’implantation 

des structures dans lesquelles elles sont mises en œuvre. Notons que ces industries n’ont elles-
mêmes pu émerger que parce que la culture a préalablement été « institutionnalisée » au moyen 

d’écoles, de conservatoires, d’académies, de moyens de diffusion, de musées, de ministères… 

entraînant au passage son universalisation, c’est-à-dire, en fait, l’universalisation des cultures 

dominantes. Or, l’universalisation d’une culture met effectivement en jeu des savoirs, donc des 
pouvoirs, et en particulier celui de la technique. C’est ainsi qu’on est amené à se demander si la 
technique est neutre ou si elle détermine les conduites humaines, ce qui relance un débat classique 

en philosophie, au moins depuis Descartes qui affirmait qu’elle nous rend « comme maîtres et 
possesseurs de la nature ». Le « comme » apportait évidemment une nuance qui sera reprise par 

Henri Bergson estimant, pour sa part, que c’est l’usage que nous faisons des techniques qui est 

déterminant puisqu’elles ne sont qu’un prolongement de l’intelligence humaine. 

D’une certaine manière, Gilbert Simondon (Du mode d’existence des objets techniques, 1958) suivra cette 

voie en promouvant leur étude dans une démarche destinée à démystifier leur statut d’agents 

autonomes et à réconcilier l’homme avec la technique. Or, le courant de pensée qu’il a défendu a 

logiquement abouti à l’idée de la technique comme outil d’émancipation et de progrès. À sa suite, 
les véritables technophiles et les « transhumanistes » se sont nourris de ces idées : par exemple, Ray 

Kurzweil, ingénieur chez Google, tente de nous persuader qu’il est possible d’améliorer l’être 
humain grâce à la technique, et que ce dernier pourrait prochainement « fusionner » avec les 
machines que lui-même ne considère comme dangereuses que si elles sont mal utilisées… sachant 

que tout dépend précisément de ce que l’on juge comme « mal ». Et nombreux sont ceux qui, 

actuellement, ont adopté cette position et se prononcent en faveur de l’idée que la responsabilité 
humaine prime : ce ne serait pas la technique qui serait en soi bonne ou mauvaise… Ce seraient 
l’éthique, la politique et la culture qui façonneraient ses effets. 

Mais la position contraire, l’idée que la technique n’est pas neutre et détermine l’usage que les 

humains en font, qu’elle façonne leurs comportements, leurs façons de penser, et donc les sociétés 

dans lesquelles ils vivent… bref qu’elle aurait sa propre logique et qu’elle serait, d’une certaine 

manière, autonome et nous influencerait, a aussi ses défenseurs, et ce, depuis l’Antiquité : c’étaient, 

contre les sophistes, les « véritables » philosophes se démarquant de la technè qu’ils reléguaient à un 

« dehors », séparé d’un « dedans » comme étant le seul lieu du savoir. Martin Heidegger réactivera 
cette position dans « La Question de la technique » (1953), en soutenant qu’elle est un mode de 

dévoilement du monde qui transforme notre rapport à la réalité : que « l’essence de la technique 

n’a rien de technique », c’est-à-dire qu’elle est une abstraction, une idéologie qui « asservit » 

l’homme pour d’autres fins que son développement. Et Jacques Ellul, dans La technique ou l’enjeu du 

siècle (1954), affirmera qu’elle suit sa propre logique, que le progrès technique est en position 

d’autonomie et que l’homme ne la contrôle plus vraiment. 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33
http://www.design-in-deed.com/


Designer l’enseignement, Enseigner le Design 
Deed N°2- Devenir Culturel, Design et Stratégies Créatives 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33 

 
51 

DEED N°2- Article scientifique complet 
www.design-in-deed.com 

En premier lieu, Jacques Ellul définit la technologie comme « discours sur la technique » (lógos pour 
discours et tékhnē pour technique), et non pour désigner un ensemble de techniques : par exemple, 
la « technologie informatique » implique la fabrication de composants électroniques, leur 
assemblage, la programmation des machines et leur utilisation… chaque étape faisant elle-même 
appel à plusieurs techniques, et encore plus s’agissant des soi-disant « technologies numériques ». 

De plus, si l’on imagine qu’à terme tous les objets de nos environnements quotidiens seront 
« connectés », comme nous le sommes déjà en partie, et donc relèveront tous des « technologies 
numériques », on ne peut plus en toute rigueur se retrancher derrière le pluriel pour dissimuler un 
discours, donc une « raison », hégémonique, potentiellement oppressive. Cependant, il est courant 

de distinguer « techniques » et « technologies » en précisant qu’avec ces dernières il y aurait une 

logique sous-jacente, en occultant le fait qu’il n’y a plus, dans ces conditions, de différence 

puisqu’on pourrait aussi déceler des logiques derrière chaque technique particulière comme l’a très 

bien montré Gilbert Simondon. Ceci dit, c’est précisément sur ce genre d’ambivalence que jouent 
nos modernes technocrates pour désamorcer les objections faites à leurs plans et à leurs méthodes. 

Or, Jacques Ellul n’avait pas seulement émis ce postulat d’autonomie, mais il avait proposé deux 

autres caractères distinctifs de la technique : « l’auto-accroissement » et « l’insécabilité ». Et c’est 

seulement en les associant que l’on peut en appréhender la pertinence (même si elles peuvent être 

étudiées séparément), en constatant qu’elles ont en commun le fait de ne pouvoir être justifiées 

que de manière empirique (par leurs résultats) et que, pour chacune d’elles, rien n’est jamais venu 

réfuter ce qu’elles posent comme principes (et non comme lois, justement) depuis le début de l’ère 
industrielle. Voici ces caractères brièvement décrits : 

L’auto-accroissement résulterait du fait que toute technique conçue pour améliorer nos existences (et 
elles sont toutes présentées sous cet aspect) présente des inconvénients… qu’un perfectionnement 
de celle-ci, ou qu’une autre, tentera de corriger, et ainsi de suite. C’est ce qu’on appelle aujourd’hui 
le « technosolutionnisme » (cf. Evgeny Morozov, 2014), dont on comprend sans peine qu’il ne peut 
qu’entraîner la prolifération des techniques, du moins aussi longtemps que nous n’y mettons pas un 
terme. 

L’idée d’insécabilité rend compte, pour sa part, du fait qu’on n’a jamais observé que tous les emplois 
possibles d’une technique donnée n’ont pas été faits. Ce principe est exemplairement incarné dans 
les diverses formes d’énergie, et on pourrait remonter aussi loin que l’on veut dans l’histoire de nos 
civilisations sans trouver de contre-exemple, sans trouver aucune technique qui n’ait été pleinement 
exploitée, et notamment dont on n’ait pas su tirer profit pour nuire à nos semblables. 

Enfin, l’autonomie de la technique est liée, pour Jacques Ellul, à l’efficacité promise par une amélioration 
des performances qui l’amène inévitablement à se libérer de la morale, voire à édifier sa propre 
morale. Mais on peut même oublier la « morale » et revenir à l’étymologie du mot sans en changer la 
portée : autonomía, en grec ancien, porte l’idée de quelqu’un qui a, ou qui se donne à lui-même, ses 
propres lois… nómos se traduisant habituellement par « loi » et dérivant de la notion de mise en ordre. 
En fin de compte, c’est l’idée que la technique aurait ses propres lois, qu’elle imposerait en retour à 
ses concepteurs. Cela peut paraître insensé, mais nous savons par exemple qu’il est impossible de 
prouver l’innocuité d’un programme informatique dépassant un certain niveau de complexité, 
simplement parce qu’on ne peut pas tester dans un temps raisonnable tous les résultats qu’il pourrait 
produire. 

Cependant, nous sommes bien obligés de constater que le développement technique est 
indissociable de celui de notre espèce. En même temps, il est de plus en plus manifeste que ce que 
nous avons produit en matière de techniques a subverti nos civilisations, et pas seulement leurs 
grands équilibres écologiques ou économiques, mais aussi leurs cultures, leurs arts… y compris la 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33
http://www.design-in-deed.com/


Designer l’enseignement, Enseigner le Design 
Deed N°2- Devenir Culturel, Design et Stratégies Créatives 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33 

 
52 

DEED N°2- Article scientifique complet 
www.design-in-deed.com 

catégorie dite de « l’art pour l’art ». Nous avons érigé la technique en « veau d’or », nous lui avons 

attribué un caractère sacré, et cette idolâtrie est le moteur d’une concurrence, d’une compétition 

qui pourrait nous menacer en tant qu’espèce. Non pas la destruction de l’espèce elle-même, ni à 
court ni, probablement, à moyen terme, mais de ce que nos modernes sociologues nomment son 

« agentivité », et donc, d’une certaine manière, l’anéantissement de son autonomie qu’elle aura 

gracieusement confiée à des machines, après l’avoir déjà largement déléguée à un petit nombre de 
ses semblables, supposément « experts » ou « sachant ». Pour le dire simplement, nous utilisons 
des techniques parce qu’elles nous aident dans nos travaux… Et puis, nous ne pouvons plus nous 
en passer car les facultés qui nous servaient à les accomplir ont dégénéré. 

Il y a presque un demi-siècle, précisément en 1977, Bernard Teyssèdre écrivait, dans un article 
intitulé « ARS EX MACHINA » : « Toute machine, en somme, est une machine à sous. […] Et si 

l’art est sa marge de gaspillage, l’artiste est tenté de sur-compenser ce manque-à-gagner par une 

plus-value : ses “prouesses”, parfois aux dépens de la rigueur esthétique, rémunèrent l’automate (et 
ses fabricants) en prestige. » À cette époque où la micro-informatique était encore confidentielle, 

les artistes devaient s’incruster dans les centres de calcul pour y rogner un peu du temps dont 

l’essentiel était consacré à des tâches plus importantes, plus lucratives que la production d’œuvres 

d’art. Or, aujourd’hui il ne s’agit plus seulement de la « marge de gaspillage » de l’industrie, mais 

tout à la fois d’une nouvelle industrie – celle de la production de plus en plus automatisée de 

produits culturels de grande consommation – et d’un détournement de sa capacité à « virtualiser » 
toutes nos actions jusqu’à nous amener à nuire à notre prochain en nous les présentant, du moins 
dans le temps de leur commission, comme si nous étions dans un jeu vidéo afin de désamorcer 
nos éventuels scrupules. 

C’est pourquoi il ne suffira pas de se servir « éthiquement » et de combattre les « logiques de 

standardisation » de ces « technologies » pour qu’elles puissent « transcender les cadres de 
production actuels [et] offrir aux cultures locales un rayonnement inédit » (Frank Pecquet, 2025). 
Il conviendrait, pour commencer, de développer des applications sur des bases locales en évitant 
d’adopter la même démarche que celle de leurs actuels propriétaires pour ne pas risquer de les 
rendre elles-mêmes « universelles », car elles deviendraient alors « récupérables », et donc, 
« valorisables ». La seule échappatoire à ce piège consisterait par conséquent dans le 
développement, non pas de systèmes universels, mais dans celui de dispositifs spécialisés, et basés 
sur des démarches de « co-création ». 

Small Music, Low Tech 

À bruit secret, qui se présente comme une « machine célibataire » dont Marcel Duchamp avait conçu 
le prototype dans son Grand Verre (ou La Mariée mise à nu par ses célibataires, même) réalisé entre 1915 

et 1923, n’est pas sans rapport avec la notion de « machine désirante » que Gilles Deleuze et Félix 

Guattari ont théorisée dans L’Anti-Œdipe en 1972. Pour eux, le principe même de la production, 

qui est le flux unissant les machines, est le désir. C’est pourquoi toute machine productrice est une 
machine désirante. Ils conçoivent le désir comme un « principe immanent » qui meut les machines, 

leur objectif consistant à restituer au désir son aptitude créatrice : « C’est ainsi qu’on est tous 

bricoleurs ; chacun ses petites machines. » C’est par exemple Molloy, le héros de Samuel Beckett à 

qui il suffit de quelques pierres qui migrent d’une poche de son manteau à l’autre en passant par 

sa bouche pour être, tour à tour, sucées. C’est alors qu’il y a production de volupté. Mais Marcel 

Duchamp ne se distingue pas, à cet égard, d’autres artistes qui détournent les objets de leur usage 
convenu pour les déplacer dans le régime des machines désirantes dont le détraquement fait partie 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33
http://www.design-in-deed.com/


Designer l’enseignement, Enseigner le Design 
Deed N°2- Devenir Culturel, Design et Stratégies Créatives 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33 

 
53 

DEED N°2- Article scientifique complet 
www.design-in-deed.com 

du fonctionnement même. On trouvera aussi des machines paranoïaques ou miraculeuses, qui sont 

autant de machines techniques susceptibles de ruiner l’efficience des « vraies » machines 
techniques. Les exemples sont nombreux, mais il y a une installation sonore qui peut être plus 
particulièrement rapprochée de la « machine » duchampienne : Ombilic, de François Bonnet 

(directeur de l’INA GRM depuis 2018), présentée à La Ferme du Buisson à l’automne 2008 dans 

le cadre d’un séminaire en arts sonores imaginé par un théoricien et un ingénieur du son (Gérard 
Pelé et Thierry Coduys) avec leurs étudiants, ceux du premier proposant des installations et ceux 
du second les réalisant concrètement. 

Ombilic 

Description : Une petite ouverture, dans un mur blanc, d’où s’extrait une sorte de cordon intestinal, 
noir et luisant, surmonté d’une excroissance en forme de bulbe (à l’intérieur, un petit haut-parleur). 
De loin, il nous semble qu’un léger son, aigu et bruité, se modulant sans cesse, nous parvient de cette 
« chose ». En se rapprochant, l’impression qu’un son est produit perdure effectivement, sans pour 
autant s’accentuer. On demeure dans un état d’indécision. En se rapprochant, l’impression persiste 
mais le son que l’on croit entendre semble être de plus en plus ténu. Enfin, on s’approche tout à fait 
pour constater finalement qu’il n’y a aucun son. On s’éloigne à nouveau et, à nouveau, on ressent 
l’impression qu’un son s’échappe du haut-parleur sans pour autant en avoir la certitude. Se 
rapprocher une nouvelle fois engendrerait toujours le même résultat : silence du cordon s’échappant 
de l’ombilic. 

Mise en œuvre : La principale difficulté pour la réussite de l’installation est la mise en œuvre du 
dispositif d’interaction entre l’auditeur et la « sculpture sonnante ». La sculpture doit effectivement 
diffuser continuellement un son (qui sera fourni sous la forme d’un fichier audio qu’on lira en 
boucle), mais doit toujours être, pour l’auditeur le plus proche, à la limite du perceptible, quelle que 
soit la localisation dans l’espace d’exposition de l’auditeur. Ainsi, le dispositif devra capter la distance 
à laquelle se trouve l’auditeur le plus proche, et adapter l’intensité sonore en fonction de cette 
distance. À une distance très proche (à partir d’environ moins d’un mètre jusqu’à avoir l’oreille collée 
au haut-parleur) le volume sonore devra être nul. Le dispositif doit être très réactif et doit s’adapter 
très rapidement au mouvement de l’auditeur. Il ne doit pas être mis en défaut au cas où un auditeur 
tenterait de s’approcher très rapidement du haut-parleur. La « sculpture » (le cordon et le haut-
parleur) est fournie. 

Objectif : L’installation est avant tout un générateur de frustration. Elle ne doit ni être un dispositif 
purement conceptuel (dispositif se fermant totalement à l’expérience perceptive du « spectateur ») ni 
pour autant un dispositif ludique où l’interactivité ne fait que manifester la présence du spectateur. 
C’est bien à une expérience d’écoute qui se refuse et se nie que doit aboutir le « processus 
d’approche » de cette installation. De la bonne gestion de cette question de seuil de perception 
dépend toute la réussite de l’installation. Le procédé mis en œuvre devra tenir compte de 
l’adaptabilité d’un tel paramètre (fonction de l’espace et de ses propriétés – acoustique, bruit de fond 
– dans lequel se trouvera la « sculpture »). 

Notice : L’informe et l’imperceptible comme imprésentables. Ne pas donner à entendre ou donner 
à ne pas entendre. L’impossible d’un corps monstrueux, monstrueux justement du vide qu’il recèle 
ou même, « L’Angoisse qui pince la corde ombilicale de la vie » (Artaud). 

En tant que « générateur de frustration », l’installation de François Bonnet semble rejouer le 
schéma imposé de toute existence humaine qui, selon Arthur Schopenhauer (Le monde comme volonté 
et comme représentation, 1818), oscille sans cesse « entre les désirs et leurs réalisations ». En effet, pour 
ce dernier le désir est, par nature, souffrance, et sa satisfaction engendre immanquablement la 
satiété, faisant renaître le désir sous une forme nouvelle. De plus, Arthur Schopenhauer évoquant 

la possibilité que les intervalles entre les deux pôles, entre la souffrance et l’ennui, ne soient ni trop 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33
http://www.design-in-deed.com/


Designer l’enseignement, Enseigner le Design 
Deed N°2- Devenir Culturel, Design et Stratégies Créatives 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33 

 
54 

DEED N°2- Article scientifique complet 
www.design-in-deed.com 

longs ni trop courts, en somme une voie moyenne entre l’apathie et la frénésie, estimait que « [ce 

serait] là la plus heureuse vie ». Toutefois, dans l’installation Ombilic, le désir (de mieux entendre) 

n’est pas satisfait puisque le volume du son diminue à mesure que l’on s’approche de l’objet qui le 

produit. De ce fait, le cercle vicieux de l’engendrement d’un nouveau désir est rompu ou, du moins, 
entravé si on considère que le désir peut renaître lorsqu’on s’en éloigne à nouveau. 

D’ailleurs, au regard des fluctuations observées dans les systèmes métastables réels, et encore plus 

quand il s’agit du monde vivant, cette voie moyenne pourrait bien n’être, en effet, qu’une fiction 

bien qu’elle devrait correspondre, selon Arthur Schopenhauer, à la situation ordinaire de presque 

tous les hommes quand il évoque ce qui met à nu le côté misérable de l’humanité réduite dans sa 
grande majorité au simple vouloir, insensible à autre chose que le jeu de la sensation et de la 
réaction. À cet égard, l’installation Ombilic n’illustrerait pas plus cette humaine situation qu’elle 

n’inciterait à suivre la voie choisie, toujours selon Arthur Schopenhauer, par l’infime minorité de 

ceux qui sont capables de s’extraire du monde réel pour se transformer en spectateurs désintéressés 
de « la connaissance pure, pure de tout vouloir, la jouissance du beau, le vrai plaisir artistique ». La 

pertinence du rapprochement du mécanisme de l’installation Ombilic avec celui décrit par Arthur 

Schopenhauer ne tient donc pas à son aspect métaphorique d’une minimisation de la souffrance, 
mais pas non plus à son détachement dans la contemplation. L’éventuelle frustration qu’elle suscite 
est plus d’ordre esthétique qu’intellectuel, comme si elle avait rendu sensible celle engendrée par 
À bruit secret. Dans les deux cas, la possibilité d’une fétichisation peut en revanche être postulée. 

En effet, l’intime combinaison du plaisir de la raison et de la douleur de l’imagination ne peut 

s’éprouver dans la passion, dans ce goût pour l’illusion ou l’absence d’objet qui ne s’accomplit 
jamais mieux que dans la dépression, mais doit au contraire entreprendre la réification, la 
fétichisation, doit machiner et se machiner par leviers, rouages et moteurs de toute sorte – et tant 
pis si, comme le dit Gilles Deleuze en commentant Samuel Beckett, « une machine infernale se 
prépare ». La « surestimation du sonore », qui est un genre de fétichisation, est une modalité de 

l’écoute que l’installation Ombilic favorise sans l’imposer. Par conséquent, comme cela est exposé 

dans L’Anti-Œdipe, la production de volupté ne résulte pas d’une « culture » ni d’une « structure ». 

Au-delà de l’exemple donné par Deleuze et Guattari d’une « machine complète » constituée de 

pierres, de poches et d’une bouche qui suce les pierres, la question posée par l’installation de 
François Bonnet est de savoir si on peut se brancher sur une telle « machine complète », et 

comment. Le fétichisme qu’il dépeint ne correspond ni à la version « sauvage » décrite par Claude 
Lévi-Strauss, ni à la version savante d’un fétichisme de l’art décrit comme « connaissance pure, 

pure de tout vouloir, […] jouissance du beau, […] vrai plaisir artistique » qu’Arthur Schopenhauer 
propose comme seule issue à la souffrance à laquelle nous serions nécessairement exposés. En 

effet, cette connaissance, toute pure qu’elle puisse être, ne peut procéder que de théories qui sont 

autant d’occasions de déclencher de nouvelles passions. L’exposition et l’expérience de la 

frustration renvoient dos à dos l’impuissance mythomane et l’illusion scientifique : À bruit secret et 
Ombilic sabordent le cercle vicieux de ces « machines passionnelles ». 

Pour finir, il faut toute de même nuancer la ressemblance entre le ready-made de Marcel Duchamp 
et l’installation de François Bonnet. En effet, dans le premier cas il n’y a rien à entendre, mais 
seulement à imaginer le bruit qu’il ferait si on le secouait et quel est le « petit objet » placé à 
l’intérieur de la pelote de ficelle, tandis que dans le second, en dépit de la volonté de son auteur de 
« ne pas donner à entendre ou donner à ne pas entendre », il y a une sensation auditive, certes 
ténue, indistincte, et dont la cause productrice n’est pas identifiable, mais tout de même présente, 
et insistante. Par conséquent, les frustrations qu’elles peuvent engendrer n’ayant pas les mêmes 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33
http://www.design-in-deed.com/


Designer l’enseignement, Enseigner le Design 
Deed N°2- Devenir Culturel, Design et Stratégies Créatives 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33 

 
55 

DEED N°2- Article scientifique complet 
www.design-in-deed.com 

causes sont de natures différentes. De plus, l’installation Ombilic étant nécessairement située (dans 
un couloir accessible par une porte et fermé à son extrémité dans le cas de l’exposition à La Ferme 
du Buisson), il se produit un processus de « re-matérialisation » du matériau initial. De ce fait, s’il 
y a bien un mouvement d’idéalisation de la matière sonore, il y a aussi un mouvement parallèle de 
matérialisation de cette idée. Il en va autrement du ready-made À bruit secret car, le lieu de son 
exposition n’entrant pas en concurrence avec sa propre logique, on pourrait même aller jusqu’à 
l’envisager comme « spiritualisation de la matière ». Dernière différence, des photographies de À 

bruit secret sont aisément accessibles sur Internet, tandis que l’installation Ombilic n’ayant pas été 
documentée, elle ne peut qu’être imaginée d’après la description qu’en a fait son auteur (François 
Bonnet, 2009). 

Remerciements 

Cette recherche n'a bénéficié d'aucune subvention spécifique de la part d'organismes de 
financement des secteurs public, commercial ou à but non lucratif. 

Conflit d'intérêts 

L’auteur déclare qu'il n'y a pas de conflit d'intérêt. 

Liste de références 

Samuel Beckett, Molloy - Malone meurt - L’innommable, Les Éditions de Minuit, Paris, 1951-1953. 
François Bonnet, « Espaces Lacunaires », Cahier Louis-Lumière, n° 6, Paris, ENS Louis-Lumière, 

2009. 

Gilles Deleuze et Félix Guattari, L’Anti-Œdipe. Capitalisme et schizophrénie, Paris Éditions de Minuit, 
1972. 

Marcel Duchamp, Duchamp du signe - Écrits, Réunis et présentés par Michel Sanouillet, Paris, 
Flammarion [1958], Collection « Champs », 1994. 

Martin Heidegger, Essais et conférences, « La Question de la technique » [1953], Paris, Éditions 
Gallimard, trad. André Préau, 1958. 

Jacques Ellul, La Technique : L’Enjeu du siècle, Paris, Armand Colin, coll. « Sciences politiques », 
1954. 

Arthur Schopenhauer, Le monde comme volonté et comme représentation [1818], Paris, F. Alcan, 1909, 
1913. 

Lautréamont (Conte de) [1869], Les Chants de Maldoror, Paris et Bruxelles, 1874. 
Claude Lévi-Strauss, La pensée sauvage, Paris, Plon, 1962. 

René Passeron, La naissance d’Icare : éléments de poïétique générale, Marly-le-Roi, Presses universitaires 
de Valenciennes, 1996. 

René Passeron, Pour une philosophie de la création, Paris, Klincksieck, 1989. 
Frank Pecquet, « La fabrique de l’oubli », ICESCO Agora, Rabat, 2025. 
Arthur Schopenhauer, Le monde comme volonté et comme représentation [1818], Paris, F. Alcan, 1909, 

1913. 

Gilbert Simondon, Du mode d’existence des objets techniques, Paris, Éditions Aubier, 1958. 

Bernard Teyssèdre, « ARS EX MACHINA – L’art logiciel/visuel à combinatoire automatisée – 

Ses exploits, ses mythes », L’ordinateur et les arts visuels, Dossiers Arts Plastiques, Paris, 
Université Paris 1/Centre Georges Pompidou, 1977. 

https://doi.org/10.71585/deed.i2.33
http://www.design-in-deed.com/

